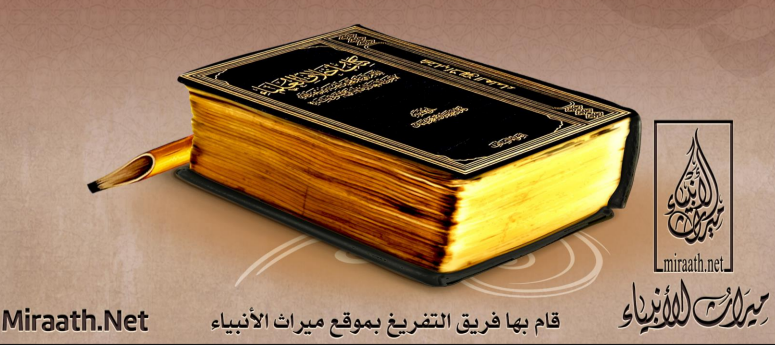


## وقفات مع رسالة الإمام الآجري في وقفات مع

#### فَضِيْلَة الشِّيَّةِ فَضِيْلَة الشِّيَةِ أ.ر. غَجُرُ اللِّرِبْزِعِ بِرِلْسِيَّةِ الشِّيِّةِ الْمِيْدِ الْمِيْدِ الْمِيْدِ الْمِيْدِ

جَفِظَئُاللَهُ





## بِسْمِ ٱللَّهُ ٱلرَّهُ الرَّهُ الرَّمُ الرَّالُ الرَّالُ الرَّالُولُ اللَّهُ الْمُلِمُ اللَّهُ الْمُلِمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللِّهُ الْمُلْمُ اللِّلِي الرَّالُولُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلِمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللِّهُ الْمُلْمُ اللِمُ اللِّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللْمُلِمُ اللْمُلِمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلِمُ اللْمُلِمُ اللللْمُ الللِّهُ الْمُلْمُ الللْمُلِمُ اللْمُلِمُ اللللْمُ الللْمُلِمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ المُلْمُ اللْمُلِمُ الللْمُلِمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ المُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الْمُلْمُ اللْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ اللللِّهُ الْمُلْمُ الْمُلِمُ الْمُلْمُ اللْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلِمُ الْمُلْمُ اللْمُلْمُ

# وقفات مع رسالة الإمام الآجري في أخلاق العلماء

ألقاها

نَضِيَةِ الشَّيِخِ الدَكْثُرِ عِمَّالِتَّكُرُبُرِعَ بِدَالرَّحِيمِ البِّخَارِيِّ عِمَّالِتِنْ بِنِ بِمِبْدِالرَّحِيمِ البِّخَارِيِّ

حَفِظَ اللهُ تَعَالَى –

في جامع الرضوان بالمدينة يوم السبت الثالث عشر من شهر رمضان عام سبعة وثلاثين وأربعمائة وألف للهجرة النبوية. نَسأَلُ اللهَ سُبحَانَهُ وَتَعَالَى أَنْ يَنْفَعَ بِهَا اَلجَمِيع.



إِنَّ الْحُمْدَ للهِ أَنْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّنَاتِ وَنَسْتَغْفِرُهُ، وَنَعُوذُ بِاللهِ مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّنَاتِ أَعْمَالِنَا، وَمَنْ يَضْلِلْ فَلا هَادِيَ لَهُ، وأَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلهَ إِلاَّ اللهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وأَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلهَ إِلاَّ اللهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وأَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلهَ إِلاَّ اللهُ وَحْدَهُ لاَ شَرِيكَ لَهُ، وأَشْهَدُ أَنْ مُحَمِّدًا عَبْدُهُ وَرَسُوْلُهُ - صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وعلى آله وَسَلَّمَ -.

### ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ عَ وَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُّسَامِمُونَ ١٠٢ هـ ١٠٢

﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُمْ مِّن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَازَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءً وَاتَّقُواْ ٱللَّهَ اللهُ عَلَيْكُمْ وَلِقَيْبًا ﴿ ﴾ الله اع:١

﴿ يَنَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيدًا ﴿ يُصْلِحْ لَكُو أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَقَوْلُواْ قَوْلُواْ قَوْلُواْ قَوْلُا سَدِيدًا ﴿ يُصْلِحْ لَكُو أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُ وَلَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَقَدْ فَازَفَوْزُلُ عَظِيمًا ۞ ﴾ الاحزاب: ٧٠ - ٧١

#### أما بعد:

فإن أصدق الحديث كتاب الله تعالى، وخير الهدي هدي محمد –صلى الله عليه وسلم–، وشر الأمور محدثاتها، وكل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة.

وبعد أيها الإخوة: فهذا لقاء آخر يتجدد بكم في هذا الشهر المبارك الذي نسأل الله -جل وعلاأن يجعلنا وإياكم فيه من الصائمين القائمين إيهانًا واحتسابًا، ورغبت في هذا اللقاء أن أقرأ دررًا
على أسهاعكم من كلام إمام من أئمة أهل السنة وهو الإمام الآجري -رحمه الله- في كلام بديع
نفيس يحتاجه من أراده -رحمه الله- وعناه بالكلام ويحتاجه الجميع، ونعلق عليه بها ييسر الله جل وعلا- ويفتح.



وهذه الدرر التي ساقها -رحمه الله تعالى- في هذه الرسالة النافعة المسهاة "بأخلاق العلماء للإمام الآجري" -رحمه الله- هذه وإن كانت كها هو عنوانها كها قلنا للإمام الآجري" -رحمه الله- أبو بكر الآجري منذ أن ولد كذلك، وإنها ترقى وسار على طريقة أهل مخصوصة بأهل العلم إلا أن العالم لم يكن منذ أن ولد كذلك، وإنها ترقى وسار على طريقة أهل العلم من سبقه فأخذ العلم وتدرج فيه حتى أصبح من أهله، فهاذا قال -رحمه الله-؟ نقرأ وكها يُقال لا عطر بعد عروس.

يقول -رحمه الله-: ههنا في موطن في بيان فضائل أهل العلم ومناقبهم، قال -رحمه الله-:

تحت باب "ذكر ما جاءت به السنن والآثار من فضل العلماء في الدنيا والآخرة"، سرد جملة من الآثار في هذا الباب ثم قال: قال محمد بن الحسين: فما ظنكم -رحمكم الله- بطريق فيه آفات كثيرة لاشك أن هذه الآفات متنوعة، وكما قال الإمام ابن القيم -رحمه الله-: "يُعرض للسالك في سيره إلى الله مهالك ومعاطب لا ينجيه منها إلا بصيرة العلم أوكما قال -رحمه الله-".

قال: بطريق فيه آفات كثيرة ويحتاج الناس إلى سلوكه في ليلة ظلماء، طريق فيه آفات كثيرة والليلة التي يسيرون فيها ليلة ظلماء، فإن لم يكن فيه ضياء وإلا ماذا؟ وإلا تحيروا أي الطريق يسلكون وأي المخارج يخرجون فقيض الله لهم فيه -أي في هذا الطريق- مصابيح تضيء لهم فسلكوه على السلامة والعافية، ويضرب لك المثال ليقرب لك المعنى، قال: ثم جاءت طبقات من الناس لابد لهم من السلوك فيه، فسلكوا فبين هم كذلك إذ طُفِئت المصابيح فبقوا في الظلمة فما ظنكم بهم، يعني بهؤلاء الذين هم بقوا في الظلمة، من يهديهم؟! تاهوا ويتيهون ويتحيرون.



قال: هكذا العلماء في الناس، لا يعلم كثير من الناس كيف أداء الفرائض ولا كيف اجتناب المحرمات -وهذه من الآفات- ولا كيف يعبد الله في جميع ما يعبده به خلقه إلا ببقاء العلماء؛ لأنهم ورثة الأنبياء الذين يبينون الحق للخلق، قال: فإذا مات العلماء تحير الناس ودرس العلم بموتهم وظهر الجهل فإنا لله وإنا إليه راجعون، مصيبة ما أعظمها على المسلمين!

لا شك أن أهل العلم هم وُرَّاث النبي -صلى الله عليه وسلم- يحملون رسالته يضيئون بها الطريق للخلق يعرفون الناس بالحلال والحرام ويبصرونهم بالهدى، ولهم من المناقب والفضائل الشيء الكثير، يضيئون للناس بنور النبوة وبنور العلم الصحيح فيهدونهم للحق.

#### قال سعيد بن جبير -رحمه الله- لما سئل ما علامة هلاك الناس؟

قال: إذا هلك على ويقول أبو قلابة -رحمه الله- كما عند ابن أبي شيبة وغيره: "مثل العلماء مثل النجوم في السماء إن تغيبت عنهم تحيروا وإن تركوها ضلوا"، وفي كلتا الحالتين بالغياب أو الترك هم في هلاك ولا حول ولا قوة إلا بالله، جاء عند الإمام ابن أبي حاتم في كتاب الزهد أن الإمام الحسن البصري -رحمه الله- قال في قوله -تعالى-: ﴿ يَعَامُونَ ظَهِرًا مِن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ اللهُ الدرهم على ظفره من شدة اللهُ الدرهم على ظفره من علم أحدهم من دنياه أنه يقلب الدرهم على ظفره من شدة معرفته بأمر الدنيا وبالذات الدينار والدرهم، ليبلغ من علم أحدهم من دنياه أنه يقلب الدرهم على ظفره فيخبرك بوزنه وما يحسن أن يصلى".

جاء في ترجمة الحافظ أحمد بن علي الأبّار من السير أنه قال: "كنت بالأهواز فر أيت رجلًا قد حفّ شاربه، قال: وأظنه يقول قد اشترى كتبًا، وتعين للفتيا -أي جلس يهئ نفسه للفتيا- ظن أن العلم



يتأتى بذلك"، لا شك أن حف الشارب من السنة، وأن من أراد أن يتعلم أن يتحصل إلى كتب العلم، وليس كل من حف شاربه واشترى كتبًا وملأ بيته كتبًا كان من أهله، أعنى من أهل الفتيا ومن أهل العلم حقيقة، **يقول:** وتعين للفُتيا فذكر له أصحاب الحديث ذكر عنده من؟ أصحاب الحديث وأئمة الحديث، فقال مجيبًا: ليسوا بشيء، يعنى حط من ذكرهم واستهزأ بهم، قال: ليسوا بشيء وليس يسوون شيئًا، فقال: الحافظ الأبار: قلت له أنت لا تحسن أن تصلي، قال: أنا! قال: نعم، أيش تحفظ من حديث رسول الله أو عن رسول الله -صلى الله عليه وسلم- إذا افتتحت ورفعت يديك؟ ما الذي تحفظه من ماذا؟ في هذا الباب من أحاديث رسول الله، قال: فسكت ما استطاع الجواب، ظن أن كثرة الكتب التي عنده تسعفه، قال: قلت فها تحفظ عن رسول الله -صلى الله عليه وسلم- إذا سجدت؟ قال: فسكت، قال: فقلت له ما لك لا تتكلم؟! ألم أقل إنك لا تحسن أن تصلى فلا تذكر أصحاب الحديث، ولهذا يقول: -رحمه الله- الإمام الآجرى هاهنا: هكذا العلماء في الناس لا يعلم كثير من الناس كيف أداء الفرائض، من الذي يعلمهم؟ أهل العلم هؤلاء الشامة في جبين الأمة، شامة بيضاء في جبين الأمة فيجب أن يعرف لهم ماذا؟ قدرهم، ولا شك أن في موتهم مصيبة عظيمة «إِنَّ اللهَّ لَا يَقْبِضُ الْعِلْمَ انْتِزَاعًا يَنْتَزعُهُ مِنْ الْعِبَادِ وَلَكِنْ يَقْبِضُ الْعِلْمَ بِقَبْضِ الْعُلَمَاءِ حَتَّى إِذَا لَمْ يُبْقِ عَالِمًا اتَّخَذَ النَّاسُ رُءُوسًا جُهَّالًا فَسُئِلُوا فَأَفْتَوْا بِغَيْرِ عِلْم فَضَلُّوا وَأَضَلُّوا» ولا حول ولا قوة إلا بالله، والحديث في الصحيحين.

أيضًا من درره -رحمه الله- أن ذكر هنا باب في أوصاف العلماء الذين نفعهم الله بالعلم في الدنيا والآخرة، قال -رحمه الله-: "لهذا العالم صفات وأحوال شتى، ومقامات لابد من



استعمالها" إذا كان العالم لابد أن يستعمل ما سيذكر فيا بالك بمن يطلب ماذا؟ العلم فهو في حقه كذلك، قال: "فهو مستعمل في كل حال ما يجب عليه مما علمه الله و أتاه فله صفة في طلبه للعلم"، كيف يطلبه؟ "وله صفة في كثرة العلم إذا كثر عنده ما الذي يجب عليه فيه فيلزمه نفسه، وله صفة إذا جلس أو جالس العلماء كيف يجالسهم، وله صفة إذا تعلم من العلماء كيف يتعلم، وله صفة كيف يناظره، وله صفة إذا أفتى كيف وله صفة كيف يعلم غيره، وله صفة إذا ناظر في العلم كيف يناظره، وله صفة إذا أفتى كيف يفتي، وله صفة كيف يجالس الأمراء إذا ابتلى بمجالستهم، ومن يستحق أن يجالس ومن لا يستحق، وله صفة كيف يعبد الله -عز يستحق، وله صفة كيف يعبد الله -عز وجل - فيها بينه وبينه، قد أعد لكل خل نازلة ما يسلم به من شرها في دينه، عالم بها تجتلب به الطاعات، وعالم بها يدفع به البليات، قد اعتقد الأخلاق السنية، واعتزل الأخلاق الدنية.

ثم سرد -رحمه الله-، وبدأ في سرد هذه الصفات، ولعلي أعلق على بعضها، قال -رحمه الله-: ذكر صفته لطلب العلم، هل هذا المذكور أو ما سيذكره يخص العالم بس، أو يخص كل من سلك هذا السبيل وطرق هذا الطريق وسار على هذا الدرب؟ الجميع يشترك فلازال العلماء قديمًا وحديثًا يرون أنفسهم طلاب علم، لا زالوا يطلبون العلم، قيل للإمام أحمد: "إلى متى تكتب الحديث؟ قال: لعل الحرف الذي ينفعني لم أكتبه بعد"، وقيل للإمام عبدالله بن المبارك: "إلى متى تطلب العلم أو تكتبه؟ قال: إلى أن أموت"، فليس ثمة سن أو حد أو قدر أو سنة من السنوات ينتهى عندها ماذا؟ العلم، أبدًا، يزيد بكثرة الإنفاق منه هكذا هو فلا يقف المرء عند حد، فها



سيذكره -رحمه الله - يشترك فيه كل من سار على هذا الطريق، فيا أحوجنا إلى أن نتدبر هذا وأن نتأمله يرعاكم الله! يقول: فمن صفته لإرادته في طلب العلم أن يعلم أن الله -عز وجل - فرض عليه عبادته، أوليس ذلك كذلك؟ والعبادة لا تكون إلا بهاذا؟ إلا بعلم، كيف تعلم أن الله أمرك بهذا؟ كيف تعرف أن هذا الأمر مأمور به من رسول الله - بهذا؟ كيف تعرف أن هذا الأمر مأمور به من رسول الله - عليه الصلاة والسلام -؟، منهي عنه إلا بهاذا؟ بالعلم، يقول الله -جل في علاه -: ﴿ فَأَعَلَمُ أَنَّهُ وَلَا الله المعلمة وَالسلام - المعلمة والسلام والمعلمة والمعلمة والسلام والمعلمة والمعلمة والسلام - المعلمة والسلام - والمعلمة والسلام - والمعلمة وال

يقول: "وعلم أن العلم فريضة عليه، طلب العلم فريضة على كل مسلم"، لفظ مسلم زيادة مسلم متكلم فيها وهي إلى الوهاء أقرب أما هذا الحديث فمجموعه ثابت، "وعلم أن العلم فريضة عليه، وعلم أن المؤمن لا يحسن به الجهل لأنه كلما تعلّم وعلم ما أُمِر بتعلُّمه، تقرّب إلى الله بالعمل بالعلم، فكلّما علم عمل، وكلّما عمل ازداد من الله قربًا ومحبّةً وتعظيمًا"،

ولهذا جاء في ترجمة الإمام جعفر بن محمد الصّادق -رحمه الله ورضي عنه - من تهذيب الكهال، فيها أسنده إليه الحافظ المِّزيُّ -رحمه الله تعالى - قال: "لا زاد أفضل من التقوى، ولا شيء أحسن من الصَّمت، ولا عدوَّ أضرَّ من الجهل"، ولهذا قديعًا قيل: الجاهل عدوُّ نفسه، هو في الحقيقة يُعادي نفسه، ويُعادي غيره، قال: "ولا عدوَّ أضرَّ من الجهل، ولا داء أردأ من الكذب"، نعوذ بالله من الكذب وأهله.

قال: "فطلبَ العلم لينفيَ عن نفسِه الجهل"، لا ليُقال عالم، ولا ليُقال ناسِك، ولا يُقال ولا يُقال ولا يُقال، إنها طلب العلم ليرفع الجهل عن نفسه، ويعبُد الله -جلَّ وعلا- على بصيرة وفقه، قال: "فطلب العلم لينفيَ عن نفسه الجهل، وليعبُد الله -عزّ وجل- كما أمر"، الإمام الحافظ أمير



المؤمنين شُعبة بن الحجَّاج، هذا الإمام الحبر، قال فيه الإمام يحيى القطَّان: "كان شُعبة من أرقِّ الناس"، كثيرٌ من الناس إذا ما سمِع الإمام شُعبة، وقد تبلغهُ عبارات بعض الأئمة أن الإمام شُعبة فيه شِدَّة، هي شدَّةٌ في الحقِّ، وصلابةٌ فيه محمودة غير مذمومة، فمن وصفه بهذا الوصف لم يُرد بذلك أن يتنقصه، ولا أن يغمزه، ولا أن يطعن فيه، ولا أن يحطّ من قدره كلا، ومن قال بخلاف هذا فقد افترى على الأئمة الكذب، يقول الإمام يحيى القطَّان: "كان شُعبة من أرقِّ الناس، يُعطى السائل -من يسألهُ ممن جاءهُ في حاجة - يُعطى السائل ما أمكنه"، ما استطاع أن يُعطيه يُعطيه –رحمه الله ورضى عنه–، وقال أبو قطَن: <mark>"كانت ثيابُ شُعبة كالتُّراب"، من</mark> رقِّتها وقلة ذات يده وتعفَّفه -رضى الله عنه ورحمه- "وكان كثير الصلاة سخيًا بما يستطيع"، وقال فيه النَّضر بن شُميل -رحمه الله-: "ما رأيتُ أرحم بمسكينِ من شُعبة"، وكان الإمام شُعبة، هذا الإمام الذي لا تعرف الناس كثيرًا من هذه الجوانب في سيرته، كان يقول: "وددتُ أني وقَّادُ حمَّام، وأنى لم أعرف الحديث"؛ لأن الجِمل عليه ثقيل، يريد السَّلامة، قال الحافظ الذهبي -رحمه الله- مُعلِّقًا على كلامه هذا، يعني على كلام الإمام شُعبة، قال: "كلُّ من حاقَقَ نفسَهُ -حاسبها- كلُّ من حاقَقَ نفسَهُ في صحةِ نيّته في طلب العلم يخاف من مثل هذا"، يعني كما خاف من؟ شُعبة، "يخاف من مثل هذا، يودُّ أن ينجو كفافًا" أن ينجو ماذا؟ كفافا، قال الإمام أبو زرعة -رحمه الله- سمعت مقاتلا، يعنى ابن محمد، يقول سمعت وكيعًا، يعنى ابن الجراح، يقول إني لأرجو الله أن يرفع لشعبة درجات في الجنة، أن يرفع لشعبة ماذا؟ درجات في الجنة بذبه الكذب عن رسول الله-صلى الله عليه وآله وسلم-، كونه يتمنى أن يخرج كفافا لا يعنى ذلك الانكفاء



عن الدفاع عن السنة وحراستها، أليس كذلك؟، فقام بها يجب عليه -رضي الله عنه ورحمه-وهذا الإمام إمام دار الهجرة، رأس المتقنين وكبير المتثبتين أبو عبد الله الإمام مالك بن أنس رحمه الله ورضي عنه-، كان يقول كها في السير: "ما تعلمت إلا لنفسي"، ماذا يريد لنفسه؟ أي ليرفع الجهل عن نفسه، وأن يعبد الله على بصيرة، ما تعلمت إلا لنفسي، وما تعلمت ليحتاج الناس إلي، وكذلك كان الناس، يعني ممن عايشهم، وعاصرهم، كانت العلماء كذلك.

قال الإمام سلمة بن دينار الأعرج -رحمه الله- كها في تهذيب الكهال: "شيئان إذا عملت بهما أصبت خير الدنيا والآخرة"، قال: "ولا أطول عليك"، فقيل ما هما يا أبا حازم؟ قال: "تحمل ما تكره إذا أحبه الله" تحمل نفسك، تضغطها، تجاهدها، ولو كانت نفسك إذا أحبه الله تحمل نفسك، تضغطها، تجاهدها، ولو كانت نفسك إيش؟ لا تهواه، قال: "وتترك ما تحب إذا كرهه الله"، وتترك ما تحب أي تحبه نفسك إذا كرهه من؟ الله -جل وعلا-، أنت جعلت إذا الميزان في ذلك ماذا؟ محبة الله -جل وعلا-، فتبحث عن مراضيه فتأتيها، وتجتنب ماذا؟ مساخطه -جل وعلا-.

يقول الإمام الآجري -رحمه الله-: "فطلب العلم لينفي عن نفسه الجهل وليعبد الله -عز وجل- كما أمره"، ليس كها تهوى نفسه، قال: "فكان هذا مراده في السعي في طلب العلم، معتقدا للإخلاص في سعيه"، لا يريد بطلبه للعلم إلا ماذا؟ وجه الله، لا ليقال عالم، ولا ليقال طالب، ولا ليقال فقيه، ولا ليقال كذا ولا شيء من حظ الدنيا فمن فعل فقد آذى نفسه -والعياذ بالله-، يقول: "لا يرى لنفسه الفضل لمن؟ لله أن هداك، وهيّاً



لك السبيل، وأنار لك الطريق وهداك إليه، فاشكره ولا تكفره، الفضل كله لله، كما قال الإمام الشافعي -رحمه الله-: "لا يُدرَك خير إلا بفضله"، لا يمكن، هذا من توفيق الله للعبد.

قال: "بل يرى لله - عزوجل- الفضل عليه إذ وفقه لطلب العلم، لطلب علم ما يعبده به من أداء فرائضه واجتناب محارمه"، سئل الإمام مالك -رحمه الله- عن طلب العلم، ماذا أطلب؟ كما جاء في الحلية لأبي نعيم، والسير للذهبي، أن الإمام مالكًا سئل عن طلب العلم، سأله سائل عن طلب العلم، سأله سائل عن طلب العلم، قال: "طلب العلم حسن جميل ولكن انظر الذي يلزمك من حين تصبح حتى عن طلب العلم، قال: "طلب العلم من أن تصبح هناك أمور كثيرة تحتاجها وتأتيها، أليس كذلك؟ فاشغل نفسك بها.

ثم عرَّج -رحمه الله- قال: ذكر صفته في مشيه إلى العلماء، انتهى في وصفه في طلب إيش؟ العلم، نحتاج ما مضى أو لا نحتاج؟! وما أحوجنا إليه!

قال: "ذكر صفته في مشيه إلى العلماء"، كيف يمشي، قال: "يمشي برفقٍ وحلمٍ ووقارٍ وأدبٍ"، مشيه إلى العلماء، وذهابه إليهم، سيتكلم عن صفة مشيه ثم سيتكلم عن صفة مجالسته، يمشي برفقٍ وحلم ووقارٍ وأدبٍ مكتسبًا في مشيه كل خير.

#### السؤال: لماذا يمشي برفق وحلم ووقار وأدبِ؟ لماذا؟

لأنه -بارك الله فيكم- هذا هدي رسول الله -صلى الله عليه وآله وسلم-، وهكذا علم أصحابه -رضى الله تعالى عنهم-.

قال الإمام الشافعي -رحمه الله-: "للمروءة أركان أربعة" من لم يقم بها ما كان من أصحاب المروءة، قال: للمروءة أركان أربعة: "حسن الخلق، والسخاء، والتواضع، والنسك"، ويقول -



رحمه الله – وأعني الإمام الشافعي: "لا يكمل الرجل إلا بأربع: بالديانة، والأمانة، والصيانة، والرز انة العقل، ولهذا قال أيضًا: "العاقل من عَقَلَهُ عَقْلُهُ عن كل مذموم" هذا هو العاقل، هذا هو من؟ العاقل.

فأولى من يتحلى بالمروءة وبأركانها وأن يتمثل بالأربع التي ذكرها الإمام الشافعي، وبالعقل الحصيف، أولى من يتحلى بهذا من؟ من سلك هذا الدرب، وهذا السبيل أعنى طلب العلم الشريف النبيل، لا يحسن لطالب العلم أن يكون صفيقًا سيء الخلق، لا يحسن بطالب العلم أن يكون سفيهًا طائشًا، لا يحسن بطالب العلم أن يكون همَّازًا مشاءً بنميم ما يحسن، لهذا قال الإمام مالك -رحمه الله- كما في ترتيب المدارك: "حق على من طلب العلم" أي يجب على من طلب العلم "أن يكون له وقار، وسكينة، وخشية، والعلم حسن لمن رُزق خيره، وهو قَسْم من الله تعالى فلا تمكِّن الناس من نفسك" أي بابتعادك بها سبقت الإشارة إليه "فإن سعادة المرء أن يُوفّق للخير" هذه والله من السعادة "وإن من شقاوة المرء أن لا يزال يُخطيء ولا يرجع، وذل وإهانة للعلم أن يتكلم الرجل بالعلم عند من لا يطيعه" فلا تنشر بَزَّك عند من لا يريده، ولا تجعل هذه البضاعة الغالية الن<mark>في</mark>سة عند كل من هب ودرج وأقبل وأدبر وعرف وجهل؛ إنها <mark>توضع لط</mark>لابها وباغيها والمُقبل إليها، هذا الكلام من الإمام مالك من أنفس الكلام وأعذبه "فلا تمكِّن الناس من نفسك"، لا تكن عَجِلًا؛ لأن العجلة تتنافى مع السكينة، أليس كذلك! لا تأتِ بها ينافي الوقار ويخدش الحياء ويأتي بقبائح الأفعال أو الأقوال وسوء الأد<mark>ب</mark>، ابتعد عن ذلك كله، ولا تكن من الناس - والعياذ بالله - من إذا ارتكب خطأ جاهر به وعاند فيه، ولم تكن له خشية تمنعه، أو رقابة تحجزه -والعياذ بالله-.



ثم قال -رحمه الله-: "مُكتسِبٌ في مشيه كل خير"، يكتسب في مشيه إلى العلماء كل خير، لا يذهب إلا رغبة في الخير والنفع والانتفاع والتزود بها يرفع الجهل عن نفسه فيعبد الله -عز وجل- على بصيرة.

جاء في ترجمة الإمام الحسن بن الصباح البزار شيخ الإمام البخاري -رحمه الله- قال فيه الإمام أهد: "إمام أهل السنة"، قال في الحسن: "ما يأتي على البزار، الحسن بن الصباح البزاريوم إلا وهو يعمل فيه خيرا" هذا يشهد له أحمد، ولقد كنا نختلف -أي نأتي- إلى فلان المحدث -يقول أحمد- يعني نأتي إليه أنا ومعي آخرون ومنهم الحسن البزار، قال: "فكنا نقعد ونتذاكر الحديث إلى خروج الشيخ"، قال: "وابن البزار قائم يصلي هم يشتغلون بالمذاكرة وهو يشتغل بالخير"، قال: إلى خروج الشيخ، وما يأتي عليه يوم إلا وهو يعمل الخير فيه بشهادة هذا الإمام الحبر أحمد بن حنبل -رضي الله عن الجميع-، قال الإمام أبو حاتم الرازي في الحسن بن الصباح هذا قال: "هو صدوق وكانت له جلالة عجيبة ببغداد" له جلالة ومهابة، له جلالة عجيبة ببغداد، وكان أحمد بن حنبل يرفع من قدره ويجله، وهو يمشي إلى شيخه يجاول كسب الخير في مشيته أيضا.

ثم قال -رحمه الله-: "مكتسب في مشيه كل خير، تارة يحب الوحدة فيكون للقرآن تاليا"، ما يحسن ويعيب بطالب العلم أن يكون هاجرا للقرآن لا يحفظ منه فضلا عن أن ينظر فيه، هذه مشكلة، أليس كذلك؟!

بل بعض الناس لا يقرءون القرآن إلا من رمضان إلى رمضان، هذا إن قرأ، ولا حول ولا قوة إلا بالله، "تارة يحب الوحدة فيكون للقرآن تاليا، وتارة بالذكر مشغولا"، لايزال لسانك رطبا



بذكر الله، "وتارة يحدث نفسه بنعم الله -عز وجل- عليه"؛ فيتذكر النعم ويشكره ويثنى عليه الخير كله فهو أهل للحمد كله -جل وعلاً-، ويقتضي ذلك منه ماذا؟ قال الشكر، والشكر بالقلب واللسان والجوارح، يستعيذ بالله من شر سمعه وبصره ولسانه ونفسه وشيطانه، يستعيذ بالله من ذلك كله، طيب، قد لا تكون وحدك، قد تبتلي بأن يكون معك أناس، قال: "فإن بُلي" -تأمل هذه العبارة-، "فإن بلي بمصاحبة الناس في طريقه"، وما هو يمشى إلى العلماء بلي بصحبة هؤلاء، لم يصاحب ما يمشى مع كل من هب ودرج، لم يصاحب إلا من يعود عليه نفعه يعني يعينه، ويأخذ بيده، ويسدده، فإذا ذكر أعانه، وإذا نسى ايش؟ ذكره، لماذا لا يصاحب إلا من يعود عليه نفعه؟ لأن النبي -عليه الصلاة والسلام- قال: «لا تُصَاحِبْ إلا مُؤْمِنًا، ولا يأكُلْ طَعَامَكَ إلا تَقِيّ» قال: قد أقام الأصحاب هو في نفسه يعني، قد أقام الأصحاب مقام ثلاثة، لا يعدو هؤلاء من أحد ايش؟ ثلاثة، قال: إما رجل يتعلم منه خيرا إن كان أعلم منه؛ لأن حتى هذا الذي هو أعلم منه يمشى إلى العالم ليتعلم، أليس كذلك؟ أو رجل هو مثله في العلم، صاحبه فيذاكره بالعلم لماذا؟ ما هو ليستعلى عليه، ولا ليتكبر عليه، ولا ليفرض نفسه عليه، كما هي محاصل ونتيجة الماحكات والمداخلات، هي تبدأ بالمذاكرة فتنتهي بالمعاندة والمخاصمة، قال لئلا ينسى ما لا ينبغى أن ينساه، إذًا المذاكرة المرادب التسلط؟ أم إظهار الجهل؟ أم مذاكرة العلم؟ اسمها مذاكرة حتى لا تنسى ما تعلمت ولا ينسى ما تعلم فتذكره ويذكرك تعينه ويعينك، أليس ذلك كذلك؟ نعم.



أخرج الإمام ابن أبي شيبة في مصنفه عن على -رضي الله عنه- أنه قال: "تزاوروا -يعني فيما بينكم يا طلبة العلم وأهل العلم- وتذاكروا الحديث فإنكم إن لم تفعلوا يدرس" ينسى.

وأخرج أيضا بسنده عن إسماعيل بن رجاء أنه كان يأتي بصبيان الكُتاب إذا لم يجد من يتذاكر معه العلم، أتى بصبيان الكتاب فيعرض عليهم حديثه لماذا؟ قال: كي لا ينسى.

وأيضا أسند -رحمه الله - عن عبد الرحمن بن أبي ليلى قال: "إحياء الحديث مذاكرته" فقال له عبد لله بن عبد الله بن شداد، سمع ممن؟ من ابن أبي ليلى يقول: "إحياء الحديث مذاكرته" قال له عبد لله بن شداد وكان في مجلسه: "كم من حديث قد أحييته في صدري بمذاكرتك لي ومذاكرتي لك" كيف أحياه لأنه قد نسبه.

وأخرج -رحمه الله- أعني ابن أبي شيبة عن القاسم قال: قال عبد الله: "آفة العلم النسيان" إذًا المذاكرة المراد منها أن لا ينسى، قال: "الثالث: أو رجل هو أعلم منه فيعلمه يريد الله -عزوجل- بتعليمه إياه".

قلنا: الأول ذاك أعلم من هذا، الثاني هو مثله يذاكره، الثالث هو أعلم ممن معه يعني صاحبه أدنى منه فيعلمه حتى يمشوا إلى الشيخ تعليم مشفق محب للخير لا متعالم.

قال: لا يمل من أصحابه لكثرة صحبته بل يحب ذلك أنه يعينهم ويتعاون معهم على الخير لما يعود عليه من بركته؛ من بركة العلم وبركة تعلمه وبركة مذاكرته -شفت الخير الذي يعيشه - قد شغل نفسه بهذه الخصال، لكن انتبه حتى في هذا الجلوس وأنه لا يمل هناك آفة وخطيرة بعض الناس يتذرع بمثل هذا الذي ذكرنا، أو ذكره الإمام هاهنا فتراه صباح مساء أنه يريد أن يطبق هذا وفي الحقيقة قد استقر في سويداء قلبه داء عضال، ما هو الداء؟ أبانه الإمام ابن القيم هاهنا



في كتابه الفوائد نفيس جدا، قال -رحمه الله-: الاجتماع بالإخوة قسمان -أليس هذا الذي يصحبه يجتمع بهم-.

أحدهما: اجتماع على مؤانسة الطبع وشغل الوقت يألفه، يألف هذا ويؤانسه طريقتهم ومسلكهم واحد مؤانسة طباع، فهذا مضرته أرجح من منفعته أليس كذلك؟ لأن ليس المراد بذلك الخير والبحث عنه، إنها المؤانسة؛ لأنه يألف هذا ويألف ذاك، وأقل ما فيها يعني في هذا الجلوس هو يتكلم عن الاجتماع بالإخوة يعني الإخوة في الدين ما هو يتكلم عن الفساق، هو لا يتكلم عن الاجتماع بالفساق يتكلم عن الصلحاء وأقل ما فيه أنه يفسد القلب ويضيع الوقت.

والقسم الثاني: الاجتهاع بهم على التعاون على أسباب النجاة والتواصي بالحق والصبر، عبم على هذا الأساس، تعاون على البر والتقوى، تواص بالحق تواص إيش، أليس في صحبتك لهؤلاء في طلبك للعلم هو من التعاون على البر والتقوى، أليس ذلك كذلك؟ اسمع قال: "فهذا من أعظم الغنيمة وأنفعها"، هذا الاجتهاع من أنفع الغنيمة وأعظمها، لكن فيه ثلاث آفات، وهذه الآفات الحقيقة لا ينبئك مثل خبير، الإمام ابن القيم عالم فذ يقول فيه ثلاث آفات ما هي؟ قال: إحداها: تزين بعضهم لبعض، كل منهم يتزين أمام الآخر بها ليس فيه، وقد يكون من أنواع التزين التشبع بها لم يعط، وإظهار المعرفة دون غيره، ونحو ذلك من الأدواء التي يهها هذا التزين ويسرى فيها.

قال: **الثانيت:** الكلام والخلطة أكثر من الحاجة، هناك حاجة تعطى وتؤدى بقدرها لا تزيد ولا تنقص.



الثالثة: أن يصير ذلك شهوة تنقلب بعد ذلك إلى شهوة وعادة ينقطع بها عن المقصود، يرغب في مثل هذه المجالس ليتزين أو يسري إليه الكلام الكثير والخلطة والمدافعة والمحاققة، ثم المجادلة، ثم المناظرة والتسلط، وحب الرياسة، والزعامة إلى غير ذلك من الأدواء التي تشهدها كثير من الساحات، قال: "وبالجملة -الخلاصة- الاجتماع والخلطة لقاح إما للنفس الأمارة -أي بالسوء-، وإما للقلب والنفس المطمئنة" والنتيجة كيف نعرف؟ قال: "والنتيجة مستفادة من اللقاح فمن طاب لقاحه طابت ثمرته -تحسن- وهكذا الأرواح الطيبة لقاحها من الملك والخبيثة لقاحها من المسلطان، وقد جعل الله -سبحانه- بحكمته الطيبات للطيبين والطيبين والطيبين على الملائدي ذكرناه.

قال: "قد شغل نفسه بهذه الخصال التي مرذكرها خائف على نفسه أن يشتغل بغير الحق".

جاء في ترجمة أحمد بن محمد بن سليان الأنصاري في كتاب الصلة لابن بشكوال -رحمه اللهقال فيه ابن بشكوال - في الأنصاري -: هذا كان راويةً للحديث، دارسًا للفقة مناظرًا فيه صالحًا
عفيفًا كثير التلاوة للقرآن، مقبلًا على ما يعينه أو ما يعنيه شديد الانقباض عن الناس يعني لا
يخالطهم إلا بحذر وقدر لقاح، ولهذا قال الإمام الشافعي -رحمه الله - كها في السير موصيًا يونس
بن عبد الأعلى قال: "يا يونس الانقباض عن الناس مكسبة للعداوة، والانبساط إليم مجلبة
لقرناء السوء فكن بين المنقبض والمنبسط" هذا إمامٌ يوصي إمامًا، كها قيل قديمًا كن بعيدًا قريبًا،



قال: قد أجمع الحذر من عدوه الشيطان كراهية أن يزين له قبيح ما نهى عنه، يكثر الاستعاذة بالله من علم لا ينفع؛ لأن النبي -صلى الله عليه وسلم- كما عند مسلم في الصحيح كان يستعيذ بالله من علم لا ينفع ويسأله علمًا نافعًا، همه في تلاوة كلام الله -عز وجل-، الفهم عن الله فيما أمر ونهى، وفي حفظ السنن والآثار، الفقه هذا الذي يريد، ما يقال حافظ ولا يقال عالم إنها أن يتفقه لئلا يضيع ما أمر به ولأن يتأدب بالعلم، فما فائدة العلم إن لم يصحبه أدبٌ؟!

أعلى الهمم في طلب العلم، طلب علم الكتاب والسنة والفهم عن الله وعن رسوله نفس المراد وعلم حدود المنزل، وأخس همم طلاب العلم من قصر همته على تتبع شواذ المسائل، وما لم يقع ولا هو واقعٌ، ومعرفة أ<mark>قوال الناس دون معر</mark>فة الصحيح منه<mark>ا، ق</mark>ال الإمام ابن القيم -رحمه الله-في هذا الكتاب: "وقل أن ينتفع واحدٌ من هؤلاء بعلمه فليس همه الحفظ للكتاب والسنة التعالى، إنما مراده أن يعبد الله على بصيرة، يحذر الشيطان وطر ائق الشيطان وشياطين الإنس ويستعين هذا الع<mark>ل</mark>م والحفظ والفقه إلى العمل بما يقربه من الله ويبعد<mark>ه م</mark>ن مساخطه لئلا يضيع ما أمربه" ﴿ فَلْيَعْبُدُواْ رَبَّ هَاذَا ٱلَّبَيْتِ ﴿ ﴾ قيش: ٣، هذا الذي أُمرت به ﴿ وَمَا خَلَقُتُ ٱلِّجِنَّ ا وَٱلَّالِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ۞ ﴾ الذاريات،٥١، أن تحقق العبودية لله الحق و لأن يتأدب بالعلم، فكلما ازداد المرء علمًا ازداد من الله قربًا لعلمه أن كل ما عمل بالعلم مخلصًا لله تقرب إلى الله وعظمه وأحبه وأجله وانكسر بين يديه وتأدب بها أدبه الله به فلا خير في علم بلا أدب، كانوا يتعلمون العلم يقول الإمام ابن سيرين -رحمه الله-: "ك<mark>انوا يتعلمون الهدي وفي لفظ الأدب كما يتع</mark>لمون العلم". قال: طويل السكوت عما لا يعنيه ممسك، حتى يشتاق جليسه إلى حديث يرغب فيه الكلام، كثرة الكلام ما فائدتها؟ بالله ماذا منها من فائدة؟ كثير من الذين يتكلمون ويهذون، ترى



الموبقات في الكلمات، وترى المخالفات الشنيعة، ولهذا أخرج الإمام ابن أبي شيبة في مصنفه، بسنده عن أبي هريرة -رضي الله عنه - أنه قال: "لا خير في فضول الكلام"، وقال الإمام صالح بن مهران الشيباني -رحمه الله - كما في طبقات المحدثين بأصفهان: "السكوت زين للعالم وستر للجاهل"، فلم الكلام الكثير؟!

وفي الحديث الصحيح «مَنْ صَمَتَ نَجَا» إن ازداد علما، يقول -رحمه الله-: "إن ازداد علما خاف من ثبات الحجة عليه، بمعنى أن يفعل أو أن يأتي أمرا يخاف من ثبات الحجة عليه، بمعنى أن يفعل أو أن يأتي أمرا يخالف ما تعلمه، ولهذا أخرج الإمام الخطيب -رحمه الله- في «اقتضاء العلم العمل»، عن الإمام الحافظ سفيان بن عيينة: "العلم إن لم ينفعك ضرك"،

قال الخطيب – رحمه الله – معلقا: يعني إن لم ينفعه بأن يعمل به، ضره بكونه حجة عليه، فقال إن ازداد علما خاف من ثبات الحجة، أي عليه، فهو مشفق في علمه، كلما ازداد علما، ازداد إشفاقا، إن فاته سماع علم قد سمعه غيره فحزن على فوته، لم يكن حزنه بغفلة حتى يواقف نفسه، ويحاسبها على الحزن، لماذا فاتني السماع؟ التفريط مني، ولاشك فاتك، لكن أنت المفرط، يبدأ يحاسب نفسه على ذلك، فيقول: أي لنفسه لما حزنت؟ احذري يا نفس، أن يكون الحزن عليك، أي بفوات الخير، وعدم علمك بالعلم، لا لك، أن يكون الحزن عليك لا لك، وكيف يكون أيضا عليها؟ بأن علمت فلم تعمل، فهذا حزن عليه، لا له، قال إذ سمعه غيرك ولم تسمعيه أنت، فكان أولى بك أن تحزني على علم قد قرع السمع، وقد ثبتت عليك به الحجة، فلم تعمل به، فكان حزنك على ذلك أولى من حزنك على علم لم تسمعيه، ولعلك لو قدر لك



سماعه، كانت الحجة عليك أوكد، فاستغفر الله بعد هذه المحاسبة لنفسه، ماذا فعل؟ فاستغفر الله من حزنه، وسأل مولاه الكريم، أن ينفعه بما قد سمعه.

أخرج الإمام عبدالله بن المبارك في كتاب «الزهد»، والإمام أحمد في كتاب الزهد أيضا، وابن أبي شيبة في «المصنف»، وغيرهم عن عبدالله بن مسعود -رضي الله عنه- أنه قال: "قولوا خيرا تعرفون به، واعملوا به تكونوا من أهله" تكونوا، هل كل من قال خيرا كان من أهله؟ لكن يعرف أنه يقول خيرا، أليس كذلك؟ هل هو من أهله؟ لا، يثبت أنه من أهله إذا ما عمل، قال: "واعملوا به تكونوا من أهله، ولا تكونوا عُجُلًا مَذَاييع بُذُرًا" ولا تكونوا ايش؟ عجلا، مذاييع بُذُرًا، ما المراد بالمذاييع وهو جمع مذياع، من هم؟! هم الذين يشيعون ويذيعون الفواحش والكلام القبيح، أ<mark>و ال</mark>كلام الذي لا فائدة منه، ولا خير وراءه أو الذي لا يكتم سرا، هومن هؤلاء المذاييع والبذر بضمتين جمع بذير، ومن هو البذير؟! البذير من بذر الكلام بين الناس، إذا بذر الكلام بين الناس وأفشى الكلام وأذاعه، وقيل أو ذكر الإمام الدارمي -رحمه الله- في سننه بعد أن ذكر أثرًا عن على -رضى الله عنه- بنحو من كلام عبد الله بن مسعود آنفًا، قال معقبًا وشارحًا أعني الإمام الدارمي: "المذاييع البذرهو كثير الكلام" أيضًا يطلق هذا اللفظ على النهام، والذي لا يستطيع كتم إيش؟ السر ي<mark>فشي هنا، و</mark>هنا، وهنا<mark>، وهنا، فهذا مفارقته خير من مجالسته،</mark> خير من ماذا؟! خير من مجالسته.

> رغبنا أن نزيد فائدة زائدة لكن الوقت يكفي، ولعله في لقاء آخر إن يسر الله ذلك. وفق الله الجميع لما فيه رضاه.

لشيخ عبد الله بن عبد الرحيم البخاري



وقفات مع رسالة الإمام الأجرى في أخلاق العلماء

وصلى الله وسلم وبارك على رسول الله، وآله وصحبه وسلم.



#### :श्रीरंग हैं।

#### : **O)** 50

هذا –بارك الله فيك– لا شك أنت ترى، وقد ذكر الإمام ها هنا الآجري –رحمه الله– أن في موت العلماء وفقدهم ماذا؟! فقد خير كثير، ومصيبة عظيمة تصيب المسلمين، وهذا من نقصان الأرض، وثلمها أن يقل العلماء بموتهم، إما بالموت وإما من تنفير الناس عنهم، لكن أما وأنه إذا ما كان في بلد لا علماء فيه كما يصف، وهو على خير وسنة، فوصيتي له وللجميع بلزوم تحقيق تقوى الله -جل وعلا- سرًّا وعلانيةً، فمن اتقى الله وقاه، وكلما اتقى العبد ربه هداه، وكلما هداه زادت تقواه، فهو في مزي<mark>د</mark> هداية ما دام في مزيد تقوى، كما قاله الإما<mark>م ابن ال</mark>قيم -رحمه الله-: "حقق التقوى"، اجتهد في أن تطلب العلم قدر استطاعتك، والحمد لله، قد يسر الله هذه الوسائل التي لم تكن إلى عهد قريب موجودة، هذه وسائل الاتصال من الإنترنت ودروس العلماء ولقاءا<mark>ت</mark> أهل <mark>العلم، ودروس المشايخ</mark> وغيرها<mark>، تابع، وتأمل، وادرس وتفقه قدر</mark> استطاعتك فلا يكلف <mark>الله نفسً</mark>ا إلا ما <mark>آتاها، وا</mark>جتهد في هذا<mark>، وأصلح</mark> من ش<mark>أنك</mark>، والزم غرز العلماء، ولا تخالف، ولا تشاقي، ولا تقحم نفسك في ما يهلكها، فكم أدخل أناس أنوفهم في مسائل عديدة فأهلكوا أنفسهم، ولم يخرجوا منها حتى الساعة، علم نفسك وأنذر عشيرتك



الأقربين من أهلك إن كنت متزوجًا في زوجتك، أولادك، أهلك حافظ عليهم، تمسك قدر استطاعتك، واسأل الله الثبات دائها.

وهنا قضية قد ذكرها لى اليوم أحد الإخوة، ورغب أن ننبه عليها، وجاءت المناسبة كما يقال، كثير ويشير في السؤال في زمن كثرت فيه الفتن والاختلاف، لا شك هذا من علامات قرب الساعة، وأن تنفرط الفتن وتتتابع كتتابع العقد، ويدقق بعضها بعضا، ويرقق بعضها بعضا، نسأل الله الثبات لنا ولكم ولجميع أهل السنة في مشارق الأرض ومغاربها حتى نلقاه، لكن أرأيت المرء لو عرف قدر نفسه فو قف عندها وألزمها ما يجب عليه التزامها فكف عما لا يعنيه وأبعد أنفه من إق<mark>حا</mark>مها في كل ما لا يصح <mark>لها شمه والقر</mark>ب منه، فلزم الغرز، وتأمل ولم يقحم لسانه في كل شاردة وواردة، أما كان في عافية وفي خير! أما كانت الناس في بلده في خير، ترى الشاب الغر الغمر يقحم نفسه هو في بلاد مثلا، ما أريد أن أسمى مثالًا يعنى ما أقصد شخصًا بعينه لكن أقول في بلاد ما حتى لا تتحسس، يقحم أنفه في أمر في بلاد أخرى ويحاول أن يستخرج نت<mark>يجة إلا</mark>، وإلا، <mark>وإلا، ويجيش</mark>، ويكتل، و<mark>يناصر، ويشتغل الليالي وا</mark>لأيام، ويسهر الساعات الطوال في التنقيب والتحفير عبر هذه الأجهزة التي خربت عقول كثير من الناس صحيح؟!

انتصارا لمقالته، ولما يتكلم أهل العلم في المسألة، ولازالوا يدرسون، ولازالوا ينظرون، ولازالوا ينظرون، ويأملون في الإصلاح والنصيحة والتصحيح، إذا بذاك الغمر ها هناك يصيح فيزعج أهله ومن في بلده، وينتقل الإزعاج إلى أولئك عبر هذه الوسائل، ثم تصير الأمور إلى ما تصير إليه، ثم



يزعجون المشايخ، عندنا شخص وقال ويقول، أوليس ذلك هذا اللي حاصل؟ فلو وقف كل امرئ عند حده، وعرف كل قدر نفسه، وع<mark>رفت ال</mark>ناس أوصاف العلماء، وطرائق العلماء، ومن يُستفتى، ومن يسأل، ومن هو الأهل لذ<mark>لك والله</mark> لأراحوا أنفسهم، وأراحوا الناس معهم، وسلمت البلاد والعباد من كثير من هذه الفتن، اجلس فقد آذيت وآنيت، الصلاة قائمة والجموع مجتمعة، يأتي فيها والخطيب يخطب، يريد أن يتخطى رقاب الناس، فيجلس في الصف الأول، إذا ما أردت الصف الأول بكر أليس كذلك؟ أما تأتي والخطيب يخطب، وأنت تتقحم وترتقى رقاب الناس، ما ي<mark>صلح لا يص</mark>لح، لابد أن تعرف قدر نفسك، يتكلم في معضلة أمسك عليها كبار أهل العلم وفحول العلماء وأطباء العلل، ولا يحسن أحدهم أن يصلي كما مر ويظن أن بتجميعه أول كانوا يجمعون الكتب، الآن حتى كتاب يمكن ما تجد في البيت عنده إنها تجد ماذا هذا، هذا الجهاز الذي يعنى بدل أن يستعمل أو يستعمله الكثير في الخير صار يستعملونه في الشر، أنا أقول استمع إلى شروحات العلماء هذه من نعمة الله، استمع إلى خطاباتهم إلى توجيهاتهم إلى شروحاتهم إلى، إلى، إلى، فبدل أن يستمعوا يسمع إلى الشذاذ والأغمار الذين هم في قعر ال<mark>دنيا لكن</mark> أر<mark>اد</mark> أن يكون له صيحة، ر<mark>أى الناس تصي</mark>ح فصاح معه<mark>م، فأثر ع</mark>لى نفسه، وأثر على غيره، وأثر على مجتمعه، وأضر بالدعوة في بلده، كم هي الدعوات التي تضررت في كثير من البلاد بحمقات بعض الحمقي، نحن لا نتكلم من خيال، نتكلم من خيال؟! لا نتكلم من خيال هذا واقع لا يك<mark>ابره ولا ينكره إلا</mark> جاحد<mark>.</mark>



يا أبنائي: والله وصية مشفق امسكوا وليعرف كلُّ قدر نفسه هذا ليس سخرية بالناس، هذا من الشفقة على الناس يقول عبد الله بن مسعود: "من أفتى الناس في كل ما يسألونه مجنون" كم الذين يفتون في كل من هب ودرج، يا أخ<mark>ى ارحم ن</mark>فسك لا تهلكها، لا تهلكها، ولا تهلك الناس معك، ولا تشغب على الناس، أقبل على ما ينفعك، تعلم أمر دينك، لا تخض فيها لا يعنيك، الزم غرز العلماء، السلامة في هذا، أما كل قضية لابد أن يكون لك فيها سهم! بجهل، ومحاولة البروز والمظاهرة، بل بعضهم يأتي ويصوب ويخطِّئ أهل العلم بجهل وهوى، وإذا جاءك يسأل عن رمضان وما يتعلق بالفطر والصيام ونحو ذلك ما عرف الجواب، صحيح؟! وإذا جاءك لعمرة تجاوزت الميقات ونسي<mark>ت التلبية فعلت كذا لا يعرف الأجوبة في هذا، ثم يتكلم في معضلات</mark> ومزالق، بعض البلدان سالت دماء بمثل هذه الكلمات ينشرها فلان وينشرها علان صحيح، هلا سكتوا وأنص<mark>توا</mark> فأرا<mark>حوا الناس</mark> واستراحوا، يعني سؤال أيعجز أهل العلم الفحول إذا ما نزلت نازلة في أي مكان أن يتكلم في ليلتها إن كان شرقًا ولا غربًا شمالًا أو جنوبًا؟! لماذا يمسكون أ<mark>حيانًا؟ ث</mark>مة أمور لا يعيها إلا العالمون، وتغيب أذهان هؤلاء الأغمار تقحموا هذه المهالك وأقحموا أنفسهم والناس معهم، فلا تكن من هؤلاء، وأنا لا أعنى شخصًا، لكن احرص على أن تسلم، احرص على أن تسلم وأن يسلم إخوانك أيضًا معك، ولا حول ولا قوة إلا بالله.





#### المؤرق:

#### هذا يسأل عن نصيحة لرجل أصم يريد أن يط<mark>لب العلم؟</mark>

#### (الرابية

لا مانع من ذلك كما هو حال الأعمى إن يسر الله له طريقة للطلب والسماع لكنه يبصر، والحمد لله هذه الطرائق التي لبعضهم يعني تعين وهناك أيضا برامج كما يقال وبعضهم يترجم بحركة وبكذا وبأمور يستعين بذلك قدر استطاعته إذا كان يقرأ ويفهم يكثر من ذلك، وهكذا والله المستعان.



#### المؤرق:

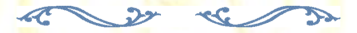
هذا يسأل: من العلم معرفة أقوال علماء السنة واختياراتهم، قال: سؤالي وطلبي أن تبين لنا الطريقة الصحيحة، وبعض الآداب التي ينبغي للطالب أن يتحلى بها في مناقشة شيخه وجمع أقواله واختياراته العلمية بشكل لا يثقل فيه على شيخه، ولا يفوته علمه، ولا يشكل قد يكون فيه قلة أدب أو نحو ذلك؟

#### :0)3)

سيأتي هذا لو يسر الله كما قلت فيما يتعلق بالسؤال والمجالسة، نحن وقفنا عند هذه النقطة لعله في اللقاء الذي يأتي بحول الله أتكلم حول هذه المسألة، لكن هنا مسألة مناقشة شيخه قف عندها هل ثمة الأمر كذلك، هذه المناقشة والمجادلة وغير ذلك لا تبتدئ بها ولا يصح تعلم كيف كان



السلف إذا ما عنى له شيء سمعه من شيخه وأراد الاستفهام والاستفسار كيف يفعل؟ ما نقول أراد المناقشة أراد الاستفهام والاستفسار المؤدى واحد، فاختر العبارة المناسبة واللفظة اللائقة، مارى صالح بن كيسان شيخه وإمامه عبد الله بن عباس، قال: فحجب عني علمًا كثيرًا يعني جادله أو ناقشه صار ابن عباس لا يعطيه ولا يكمل معه امتنع، ما يصلح ثمة آداب يجب أن تسلك تخرمها أنت المضيع على نفسك، الأدب والاحترام، المجادلة العلمية، أو المراسلة العلمية، أو السؤال العلمي يجب أن تكون هناك آداب، والإمام ابن القيم -رحمه الله- ذكر أن تحقيق العلم له ست مراتب، أولها حسن السؤال، ثم سردها -رحمه الله- كها في كتاب مفتاح دار السعادة، ولعلنا نأتي عليه -إن شاء الله- في اللقاء الآتي، فهذا الذي يجب قبل أن تناقش تأمل واتهم نفسك أليس ذلك كذلك؟ ولا بأس من عرض ذلك على صيغة ماذا؟ استفهام واستفصال.



#### وليوران:

بعض الطلبة يقول السائل هنا: بعض الطلبة لحرصهم ومحبتهم للعلماء يكثرون ويحاولون اللقاء ببعض العلماء مع كبر سن هذا العالم وتعبه وضيق وقته ويأتون إليه، ولو تم الاعتذار عن الزيارة بتوجيه من ذلك العالم، فما التوجيه والنصيحة لهؤلاء الطلاب؟

#### الدرات:

تعظيمك للعالم، حبك له، رغبتك في لقائه هذه أمور طيبة وفضيلة ومنقبة، لكن من تعظيمه ومجبته وإجلاله؛ إعذاره ومعرفة أوقاته الحسنة التي يستقبل أو يعتذر، فلا تكثر حتى لا يصل



الأمر إلى الضجر والتأفف، الإمام عبد الله بن المبارك هذا الإمام الحبر العالم كما في الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع وغيره كان طلاب العلم يحبون الجلوس عنده ويريدون للسماع منه فأكثروا عليه وأتعبوه وأشقُّوا عليه قالوا له: لما رأوا الضجر والتعب قالوا يا أبا عبدالرحمن تؤجر يعنى اصبر علينا -إن شاء الله- تؤجر، أما هكذا يقول الكثير الأجر الأجر احتسب احتسب هكذا، يقولون يا أبا عبد الرحمن تؤجر، فبهاذا أجاب؟ قال -رحمه الله-: الأجر كثير وأبو عبد الرحمن وحده، ترفقوا «مَا كَانَ الرِّفْقُ فِي شَيْءٍ إِلا زَانَهُ، وَلا نُزِعَ مِنْ شَيْءٍ إِلا شَانَهُ» المحبة لا تعنى الضجر والتضجير والتأفيف، إنها التعظيم والتقدير وهكذا -بارك الله فيكم-بعض الإخوة لا يشك في محبتهم للمشايخ وأهل العلم، لك<mark>ن ث</mark>مة داء يجب أن يُعالج المرء نفسه وهو داء خفي، لكن لابد أن يظهر ذلك على فلتات ألسنتهم وما يكتبه بنانهم، الكل أو الكثير منهم، أو الأكثر، أو الغالب، أو غير ذلك يريد أن يأتي فيقول سألت فقال لي هكذا، لا شك أن لقاء العالم والسماع منه ولو تيسر السؤال المؤدب المهم هذا جيد، لكن إن لم يتيسر هل تبقى هذه شهوة سألت فقال لي، ما ينبغي مثل هذا حتى يقال وحتى ينشر فيكتبون الآن صارت هو في المجلس بين يديك ما كمل الشيخ كلامه أرسل للأمة كلها صحيح، وأرسل ما فهم أحيانًا لا ما سمع، فالرفق -بارك الله فيكم- تعظيم العلماء مطلوب وهو واجب شرعي، احترامهم مطلب شرعى سنى وقاعدة سنية مطردة مؤصلة لكن يجب أن يعرف كيف يحفظ هذا المقام وكيف يراعي احرصوا على هذا -بارك الله فيكم- وانتبهوا منه، فنسأل الله للجميع التوفيق والسداد والهدى والرشاد.





#### الالسوال:

هذا يقول: ما نصيحتكم لنا بمناسبة لقائنا بك، هذا تكون لنا بداية لطلب العلم، نشهد الله أننا نحبك في الله.

#### (الرافية)

أحبك الله الذي أحببتنا فيه، أما نصيحة بمناسبة اللقاء فهذه نصيحة قد نصحتها أقول نصحتها لكم في هذه الكلمة، وأزيد فأقول نسأل الله للجميع التوفيق والثبات في الدارين، واجتهد في طلب العلم وإذا كانت هذه البداية فلتكن البداية على ما سمعت من كلام العالم الرباني هذا.

هذا تنبيه بعض الإخوة يسجل دون إذن قد نبهنا مرارًا أحيانًا -بارك الله فيك- التسجيل ينبغي أن يستأذن وقد نبهنا على هذا يستأذن فيه هذا أمر.

الأمر الثاني: أحيانًا هناك عبارة يكون فيها زلقة لسان، خطأ في التعبير، سبق لسان لا ألحظه نراجع السهاع نعدل بدل أن ينتشر الغلط فتحمل الوزر، أنت المشكلة أنك نشرت أردت الخير صحيح؟ السامع لهذا الخطأ هناك في تلك الديار في أي مكان يكون يسمع الخطأ يظنه حقًا؛ لأن الشيخ فلان هو الذي قال صحيح، فلا تفعلوا -بارك الله فيكم - لا تفعلوا شيخنا الشيخ محمد أمان -رحمه الله وغفر الله له - كان حريصًا على الطلبة، وعلى الناس، وعلى العامة، وعلى غير ذلك لما كان يدرسنا أحيانًا في المسجد النبوي، يعني في مسائل تكون دقيقة سواء كانت في الخموية في التدمرية في غير ذلك يبدأ الكلام ويشرح ونبدأ ثم بعد ذلك يتغير الكلام إلى موعظة،



فنكلم الشيخ بعد أن ينتهي قال يا ابني أنا أرى وأنتم لا ترون الطالب يجلس وينظر إلى الشيخ والشيخ ينظر من يدخل ومن يخرج، قال بعض الناس تسمع من هنا أو من هناك من المسجد النبوي من الجالسين أو المصلين أو الزائرين يسمع صوتًا فيأتي يريد أن يسمع الخير، قال: فإذا بنا نتكلم عن الشبهة فيسمع قليلًا ممكن لا يفهم يقوم فيكون قد سمع الشبهة ولم يسمع الجواب عليها ثم قد ينقلها وقد يتدين لله بها، وهذا من الفقه -بارك الله فيك - فاصبروا علينا وكل شيء منشور إذا تم تجدونه منشورًا -بحول الله - فلا تفعلوا ارحموا أنفسكم وارحمونا الله يبارك فيكم. وصلى الله على رسول الله وآله وصحبه وسلم.

وللاستماع إلى <mark>الد</mark>روس المبا<mark>شرة</mark> والمسجلة والمزيد من الصوتيات يُرجى زيارة <mark>موقع</mark> ميراث الأنبياء على الرابط miraath.net



و<mark>جزاكم</mark> الله <mark>خيرا.</mark>